Isabella Feimer
Ich erzadhle, also bin ich

Das fehlende Narrativ in der Selbstinszenierung

,Respect the page, it’s all you've got.”
Margaret Atwood

Vorbemerkung

Ich schreibe. Aufgrund dieser Tatigkeit darf ich mich als Autorin oder
Schriftstellerin, als Schreibende bezeichnen. Ich schreibe mit der Hand. Ich tippe
Buchstaben in die Tastatur. Ich erzidhle Geschichten. Ich mo6chte, dass meine
Geschichten gelesen werden. Ich recherchiere meine Stoffe, beschiftige mich mit
Literaturgeschichte und Texten anderer Autorinnen iiber das Schreiben.

Dublin im April. Es ist kalt und laut in den Straien von Temple Bar, es ist kurz
vor Ladenschluss, und ich entdecke zwischen Arthouse-Filmen und
Kinozeitschriften ein Buch, an dem ich nicht vorbeigehen kann. On writers and
writing von Margaret Atwood versammelt sechs Vorlesungen, die die kanadische
Schriftstellerin im Jahr 2000 an der University of Cambridge gehalten hat.
Amiisant und voller Tiefgang schreibt sie liber ihre Anfange in der Literatur,
betrachtet die Rolle der Schreibenden, die sie in der Gesellschaft, freiwillig oder
dem vorgegebenen Bild ihrer Profession folgend, einzunehmen haben, und stellt
ihnen die Leserinnen gegeniiber. Die Schreibende kommuniziere iiber die Seiten,
die sie geschrieben hat. Die Lesende kommuniziere {iber die Seiten, die sie
gelesen hat, so Atwood AusschlieSlich kommunizierten Schreibende und Lesende

iiber diese Seiten.!

1'Vgl. Atwood, Margaret: On writers and writing, Virago Press, 2003, S. 113.



Teil 1 / Fiktion und Mythos

Ich hole aus. Atwoods inhaltlicher Ansatz konzentriert sich auf das
Geschichtenerzédhlen. Er geht vom Prinzip der Fiktion als Mittlerin zwischen
Schreibenden und Lesenden aus. Die Geschichte nimmt die Form eines
Botenberichts an, mochte ich hinzufiigen, der sich an die Lesenden richtet, sie mit
den Schreibenden verbindet und in dem sie sich zurechtfinden miissen. Jede
Fiktion, so denke ich, ist ein Botenbericht {iber den Zustand der Welt, eine
Bestandsaufnahme, die sich unabhingig von tatsdchlicher Zeit in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft bewegt, seinen Fokus aber immer auf das Jetzt gerichtet
hat, auf die Gesellschaft, die im Jetzt agiert.

Der Botenbericht ist ein Stilmittel, das sich vorwiegend in Theaterstiicken findet.
In den klassischen griechischen Tragddien zum Beispiel, oftmals auch in den
Stiicken William Shakespeares. Ereignisse, die nicht dargestellt werden konnen,
allerdings handlungsentscheidend sind, werden durch einen Boten erzéhlt, der
Zeuge dieser Ereignisse gewesen ist. Der fiktionale Text, losgeldst von seiner
Autorschaft und Rezeption, ist ein ebensolcher Zeuge. Er, der Text, legt Zeugnis
davon ab, welchen Blick die Schreibende auf die Beschaffenheit von Welt hat. Die
Fiktion als solche ist das Kleid, das alles sichtbar und erlebbar macht.

Fiktionen. Sie sind nicht das Leben selbst, sie erheben keinen
Wirklichkeitsanspruch und doch tragen sie Leben in und mit sich, bereichern es
und fiillen es auf, gerade deshalb, weil sie fiktiv sind. Was auf den ersten Blick
nach einem Widerspruch klingt, ldsst bei genauerer Betrachtung diese Irritation
schnell hinter sich. Die Fiktion ndmlich, als fassbar konstruierte Welt, streut aus,
radioaktiv gar in die wirkliche Welt hinein, néhrt sie, versetzt sie in Schwingung
und produziert neue DenkanstoBe tiber Wirklichkeit. Das tut sie deshalb oder kann
es in einer ihr eigenen Eleganz tun, weil sie Mythos ist. Der auBBerliterarischen
Wirklichkeit wird eine Welt entgegengesetzt, deren Motor das Mythische ist.

Der Mythos ist kulturiibergreifende Welterfahrung, ist das schlichtweg
Verbindende zwischen Menschen und den Kulturen, und wie der griechische
Philosoph Aristoteles es sah und in seiner Poetik beschrieb, eine Annéherung an

Wabhrheit.



Mythen und Dichtung. Aristoteles bezeichnete den Mythos als Nachahmung von
Handlung, von etwas Bewegtem, das er als Hauptattribut gelungener Dichtung
sah. Es gibt Schopfungsmythen, Mythen von Géttern und Helden, Mythen des
Todes und des Untergangs und so weiter. Sie sind in den Religionen beheimatet,
in der Dichtung, in den Kiinsten generell, in der Philosophie und der Psychologie.
Gemein ist ihnen auch, dass sie alle liber den Tellerrand der Welt als Wirklichkeit
hinausgreifen und in sie hinein, um sie groBer, begreifbarer und ertréglicher zu
machen. Genauso handelt die literarische Fiktion.

Bewusst habe ich das Wort ,,handeln* verwendet, als Handeln des Textes per se.
Die Handlung, die im Text vonstattengeht und die Figuren von einem Ort zum
anderen fiihrt, von einer Emotion zur nédchsten, ist die eine Seite, das Handeln des
Textes innerhalb der auBBerliterarischen Wirklichkeit die andere. Es sei nicht
Aufgabe des Dichters mitzuteilen, was wirklich geschehen ist, schreibt
Aristoteles, sondern vielmehr, was geschehen konnte.

Méoglichkeitsformen. Das Narrativ als schriftliches oder miindliches Sprachrohr
des Mythos, der Akt des Erzdhlens, um das Sein zu begreifen. Am Ende Katharsis,

Reinigung. Punkt. Oder?

Teil 2 / Autofiktion

Aber. Ganz so einfach ist es nicht. In der Literatur zumindest nicht, die
fortwéhrend danach strebt, das sprichwortliche Rad neu zu erfinden. Fortwédhrend
erneuert sie sich in ihrer Struktur, ihrer Sprache, ihrem Sinn und der Suche
danach. Die Sinnsuche ist etwas, was den Text mit seiner Schreibenden verbindet,
ein gemeinsames Ziel, so konnte man es nennen, oder Modeerscheinung.

Die zweite Halfte des 20. Jahrhunderts brachte die Form der Autofiktion ins freie
Spiel der literarischen Kréfte. Autofiktion ist autobiografisches Schreiben
innerhalb zum Teil fiktionaler Handlungsebenen. Das Selbst der Autorin ersetzt
eine Figur, zumeist die Hauptfigur, und reist in Form eines Lebensberichts in
Ausziigen durch die Seiten. Die Autorin verschmilzt mit dem Erzéhlen, hebt sich

selbst aus der Unterscheidung zwischen Fiktion und Wirklichkeit. Die Distanz

2 Vgl. Aristoteles: Poetik, Philipp Reclam Verlag, 1982, S. 29.



zwischen diesen beiden Polen wird somit nivelliert, und das Geschriebene als
Realitit gekennzeichnet. Der Text dient als Basis fiir eine Selbstinszenierung,
denn ohne seine Verfasserin ist er im Gegensatz zur Fiktion weder zu denken noch
zu konsumieren.

Unscharfe. Als Erfinder der Autofiktion gilt der franzosische Literaturkritiker
Serge Doubrovsky. Mehr und mehr verschrieb er sich in seinem Schaffen diesem
Begriff und weitete die Grenzen des Autobiografischen aus. Unscharf und
vielseitig deutbar,® das sind nur zwei Beschreibungen, denen sich die Form der
Autofiktion stellen muss, auch dem Vorwurf, dass sie mehr Beichte als Literatur
sei. Auf all das legt es die Autofiktion aber auch an. Sie sucht die Unschérfe und
ein In-der-Schwebe-Lassen. Dennoch hat es den Anschein, alles wiirde erzahlt
werden, jedes noch so unbedeutende Detail bis hin zum intimsten Gesténdnis, und
alles moglichst direkt, unverbliimt, provokativ. Handlung selbst zieht sich in den
Hintergrund zurtick, wihrend im Vordergrund die Autorin flichendeckend in ihrer
privaten Wirklichkeit in Erscheinung tritt. Rundumschlag des Privaten, so mochte
ich es nennen, dem nicht zu entkommen ist.

Wer denn genau die Verfasser seien, fragt Margaret Atwood in ihren Vorlesungen,
konnen sie getrennt von ihrem Werk existieren? Wer ist dieses schreibende Ich,*
das die Feder in der Hand fiihrt oder die Tasten klickt? Verschwinde es nicht in
seinem Werk als diese unsichtbare Hélfte?> Im fiktionalen Schreiben, ja. Die
Fiktion ldsst die Autorin hinter ihren Text zuriicktreten. Um Platz zu haben. Um
Platz zu sein. Nicht so im autofiktionalen Schreiben, das die unsichtbare Halfte
mehr als sichtbar macht. Fast schon dringt sie sich den Lesenden auf, kommt —
salopp gesagt — als Unverzichtbares daher, als Angebot, das noch mehr Nachfrage
zur Folge hat.

Aber auch diese beinahe schon obszoéne Nihe zu den Lesenden hat zwei Seiten.
Was die einen, die sich mit Autofiktion beschéftigen, als intensive

Kommunikation sehen, die ein hoheres Mal} an Identifikation mit sich bringe,

3 Vgl. Neue Ziircher Zeitung: Die Fallen der Vorstellungskraft, Artikel vom 31.5.2003.

4 Vgl. Atwood, Margaret: On writers and writing, Virago Press, 2003, S. 39.

3 Vgl. ebda, S. 44.



sehen andere als Marktanbiederung und egozentrische Lust an der Provokation. Je
mehr man provoziert, desto mehr wird man gelesen. Oder? Die Autorin ist
Erfiillungsgehilfin des Marktes,® dessen Ziel das Verkaufen ist. Sie ordnet sich
unter, gibt sich her und ihr erzdhlerisches Souverin auf. So die kritischen
Stimmen.

Das Ich und sein Publikum. Das Publikum spielt dabei fast die groBere Rolle.
Dem Zeitgeist folgend will es so nahe wie moglich am Geschehen sein, will die
Leserin im Leben der Autorin partizipieren. Je mehr, desto besser. Immer mehr. Es
versteigt sich in die Identifikation mit der Schreibenden, nicht ldnger mit den
Protagonistinnen. Es ist Skandalverlangen, Aufstieg und Fall der Autorin
mitzuerleben, und das Ich der Wirklichkeit bietet diese Moglichkeit auf einem
Silbertablett. Das Ich, das Selbstinszenierung ist und keine Geschichte braucht,
um legitimiert zu sein. Das Ich der Autorin ist eine Kunstfigur, die zwischen den
Stiihlen der Realitdt und der Fiktion sitzt, und nur durch seine Existenz, die sich
iiberdimensioniert auf den Seiten findet, den Unterschied zwischen Realitdt und
Fiktion gleichgiiltig macht. Dass es sich um eine eingeschrinkte Perspektive
handelt, die nur Nichstliegendes fassen kann, wird dabei in Kauf genommen.

Ja, der Schaffensakt der Kiinstlerin beginnt im Eigenen, im Selbst, doch dieses
Selbst ist bald und schleunigst zu verlassen, damit es sich mit der Welt vernetzen
und Verbindungen spinnen kann, die dem Aullen iibergeordnete Bedeutung geben.
Mythos. Der Text ein Bote. Punkt.

Aber zuriick zur Autofiktion. Sie erhebt sich, indem sie sich fiktionalen
Elementen bedient, iiber die Autobiografie und die Autorin iiber die Wirklichkeit.
Sie macht ihre Wirklichkeit zum Spiel, an dem sich jede, die will, beteiligen kann.
Das Souverin wird abgegeben, und die Autorin legt es génzlich in die Héande der
Leserschaft. Selbstaufgabe. Abhingigkeit.

Kunst, so scheint es, muss im sozialmedialen Zeitalter autofiktionalen Charakter
haben, sonst hitte sie womdglich keine Existenzberechtigung. Beobachtet man,
abgesehen von Literatur, zum Beispiel die Entwicklungen in der Bildenden Kunst

oder Fotografie, so dringt sich schnell die Frage auf, ob wir uns allesamt nicht

6 Vgl. Neue Ziircher Zeitung: Die Fallen der Vorstellungskraft, Artikel vom 31.5.2003.



doch zu wichtig nehmen. Ist unreflektierte Selbstinszenierung nicht ausschlielich
plakativ? Und ist etwas plakativ, muss es sich dann nicht zu Recht den Vorwurf

der Banalitit gefallen lassen?

Teil 3 / Eine Mauerschau

Fragen iiber Fragen. Geht es um das Thema Autofiktion, habe ich viele Fragen,
von denen ich die wenigsten beantworten kann. Die Unschérfe dieser Erzdhlform
irritiert mich, auch dass sie sich auf rein individueller Erfahrung begriindet, die
mitunter auf nichts reflektieren muss, und dass dadurch das Kollektive in
Gedichtnis und Erinnerung verloren geht. Gerade dieses Kollektive ist es, aus
dem sich der Mythos und sein Verbindendes iiber alle Kulturen spinnt. Das
Kollektive bietet Platz fiir alle Geschichten, die je geschrieben worden sind und
die darauthin in der Leserin entstanden sind. Unendlichkeitsspiegel, feine Féaden,
eine allumfassende Mauerschau.

Mir fehlt die kiinstliche Uberhéhung, das Kiinstliche per se, die Kunstform somit,
die aus der realen Welt heraus liigt, um die iibergeordnete Wahrheit transparent zu
machen. Die Kunst nimmt sich in autofiktionaler Form selbst aus dem Verhéltnis
zu Welt, Zeit und Wahrheit. Sie lésst, so finde ich, weder den Spielraum fiir
Entwicklung zu, seltener noch jenen der Erkenntnis. Auch fehlt ihr der
fantastische Raum, den man sich als Autorin nicht nehmen lassen sollte. Es ist ein
Raum der Moglichkeiten, und er ist nicht austauschbar. Er ist das Finden und
Erfinden, und er ist Sprache, die der Klang der Fantasie ist.

Ich gestehe. Die Verlockung ist groB, sich selbst zu einer Figur zu machen, das
Selbst, ein geschétztes Gut, groBBer zu machen und bedeutender, das Selbst aus
dem Schatten des Textes zu befreien. Doch muss das sein? Soll die Autorin ihr
Eigentliches verlassen, ndmlich das Geschichtenerzidhlen? Soll sie sich ausliefern,
namlich dem Voyeurismus der Leserschaft? Sie steht dann offen da und muss fiir
nichts mehr gerade stehen. Sie hat die Verantwortung abgegeben, sie 1duft Gefahr,
jegliche Objektivitdt zu verlieren, sich in der Selbstinszenierung zu verlieren, die
auBBerhalb des Selbst keine Handlung kennt, kein Narrativ. Das Ich der Autorin ist

in einer Performance gefangen, im Text so wie auch aul3erhalb. Ich. Ich. Ich. Ein



leerer Mythos ist die Konzentration auf das Ich, dem man nur allzu oft, nicht
zuletzt in der Politik, begegnet. Er tduscht. Er zeigt nichts auf, und mag er noch so
viele umfangreiche Bande umfassen, er prasentiert.

Gewebe. Der autofiktionalen, superlativen Form der Selbstinszenierung ist vor
allem ein Text entgegenzuhalten, Roland Barthes’ Der Tod des Autors. Der
Aufsatz wurde 1968 verdffentlicht, etwa zur gleichen Zeit, als die ,,autofiction* in
der franzdsischen Literatur in Erscheinung trat, und ist bis heute nicht aus der
Literaturkritik wegzudenken. In seinen Zeilen wendet sich der Semiotiker Barthes
von der biografisch gepriagten Literatur ab und sieht das Schreiben als Raum, in
dem das Subjekt nicht von Noéten ist. Er fordert dessen Dekonstruktion, beginnend
mit dem Subjekt der Schreibenden. Tritt der Autor in seinen eigenen Tod ein, so
Barthes, beginnt das Schreiben.” Das Schreiben als multidimensionaler Raum,
nicht originell im Sinne eines Erschaffens, sondern als ein Gewebe aus Zitaten.
,,.Der Raum des Schreibens muss durchlaufen, nicht durchstossen werden*?,
schreibt Barthes und mochte, dass die Leserin an die Stelle der Autorin tritt. Das
Lesen solle fortan der Ort sein, an dem sich Literatur befinde, und das Schreiben
solle Sprache sein, dort sei es verankert. Die méchtige Herrschaft des
Schreibenden wird gestiirzt. ,,Ich erzéhle, also bin ich* wird zu einem ,,Wir lesen,
also ist alles. Die Kommunikation findet ausschlieBlich zwischen den Lesenden

und dem Gewebe des Textes statt.

Ende

Ich fasse zusammen. Autofiktion heift, auf Distanzierung zu verzichten. So nah
am Selbst, wie es nur moglich ist, zu sein. Diese in Mode seiende Form der
Heldenreise, in der sich die Autorin selbst zur Heldin macht, projiziert aus dem
realen Ich heraus und hat einzig dieses Ich zum Inhalt. Hier liegt die Vermutung
nahe, dass die Autorin sich hinter ihrer Biografie versteckt, um nicht zu erzéhlen.

Selbst gesellschaftliche Aspekte werden aus diesem biografischen Ich gesehen.

7 Vgl. Barthes, Roland: Der Tod des Autors, in: Das Rauschen der Sprache, Kritische Essays IV,
Suhrkamp Verlag, 2012, S. 57.

8 Ebda, S. 62.



Das Narrativ hat keine Bedeutung mehr, und die Leserin wird zu einer
Spiegeloberfldche degradiert, die nur das Selbst in sich fangen kann. Dass dabei
die mythische Dimension verloren geht, scheint fast ein kalkulierter Verlust zu
sein, denn vielmehr geht es darum, dass das fehlende Narrativ mit plakativer
Wirklichkeit ersetzt wird, der sich die Lesenden nahe fiihlen. Gleichgeschaltet
selbst dann, wenn sich diese Ndhe als Betrug entlarvt.

Vielleicht ist Autofiktion aber auch der Versuch, Literatur zuganglicher zu
machen, sie aus dem vorurteilsbehafteten Elfenbeinturm zu befreien. Da schaut
her, ruft die Autorin, ich bin ihr, habe Bediirfnisse, Versdumnisse, ich lebe auch.
Und vielleicht hat die Leserin auch nur den Glauben an das Fiktionale verloren.
Kunst ist mittlerweile Alltag. Sie ist schon ldngst entmythologisiert. Oder etwa
nicht?

Wir. Wir, die Lesenden, mochte ich entgegenhalten, brauchen es, auch wenn wir
es uns nicht immer eingestehen, dass Literatur iiber Mauern schaut. Wir brauchen
sie, die Fiktion, als Botin. Die Welt braucht Geschichten, in denen man lesen
kann. Ich erzihle, also habe ich auch etwas zu erzdhlen. Gesellschaft. Geschichten
eben, die verandern konnen. Jemanden, etwas, alles gar.

Und was lieben wir an Geschichten? Es ist das Geheimnis, das in ithnen schwingt,
das Unerzihlte, die Liicken, die unsere Fantasie mit unserem Eigenen auffiillen
kann.

,Because to write is to take risks, and it is only by taking risks that we know we

9 schreibt Margaret Atwood in der Einleitung zu On writers and writing,

are alive
und was konnte ein groferes Risiko sein, als Welten zu erfinden, Mythen zu

schaffen und diese Fiktionen so zu erzdhlen, dass man in ihnen Wahrheit sieht?

9 Atwood, Margaret: On writers and writing, Virago Press, 2003, S xix.



